- ll«\u‘.'lk

pyy T2 (8-,

’A
Py .
- o N A

w - - . SO
e (S A

- b
f,u a

W -

¢ - r—Jay

. -(%ht—

Py =

- > -!—l.-‘ o —
k--di ~ -.’1 r" . X ?

T D et U
O en

\v - (w.l

=)

7Y
’. ) Ao [ _p=ivs

E—

Llu ‘.'1‘l+rl“<

"2l v A pomm =N U

A

4 =47
uy .’

- m W .'hlﬁ

W 4 1 ’.-..

- "4“‘1\»‘“4- -—

- A
J i ) \

</
arF"-=-5._ 4

e

#Ill. -

Bl = i

= = ¥ L
-"/ a o AN rll.nu
A D —

e —2% o -
G b e L Rcriia SLE

I'f

v v,

“Hh-Humln-»‘H-.l

.- ‘ll.‘u‘-l-lllu

= O

'.-li|l h-

.-

) .—,-LM. M\ll
ﬁ P —da T A

il )=

. .d\ig

S0,

ciedade Brasileira

So

e Historia da

de Teoria

Historiografia



Artigo Original

AO

Original Article (OA)




)))) Artigo Original

Loucura, etnografia e crise da cultura em
Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

Madness, ethnography and cultural crisis in Warburg and
Artaud: an essay in approximation

Céssio Guilherme Barbieri
cassiobarbieri@hotmail.com
https:/orcid.org/0000-0002-7209-3475 @

Universidade Federal do Parand, Setor de Ciéncias Humanas, Departamento de Histéria, Curitiba, PR, Brasil.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1




)))) Artigo Original

Em A imagem sobrevivente, Georges Didi-Huberman insinua uma aproximagao entre a experiéncia e a obra de Aby
Warburg e de Antonin Artaud, na esteira da trajetdria e da leitura de Nietzsche. Com o fildsofo alemao, compartilham a
experiéncia do colapso psiquico; entre si, compartilham a catastrofe da guerra. Essa dupla tragédia foi perpassada, nos
dois casos, pela experiéncia do deslocamento ao “outro”: a viagem e o contato com a cultura indigena dos Pueblos e
dos Tarahumaras, respectivamente. Esses deslocamentos marcaram suas obras, seus diagnaésticos da crise da cultura
ocidental e a prépria experiéncia da crise psiquica. Mergulhados no colapso, ambos refizeram continuamente suas
viagens pela rememoragdo e pela escrita; um exercicio escrituristico que sugere uma dupla fungao terapéutica: pessoal
e coletiva. Nesse sentido, busca-se estabelecer o problema da decomposi¢ao da identidade ndo apenas como sintoma
clinico, mas como problematica intelectual comum, vinculando-os a concepgdes ontoldgicas de vida derivadas de
leituras nietzschianas.

Palavras-chave

Aby Warburg; Antonin Artaud; Etnografia.

In The Surviving Image, Georges Didi-Huberman suggests an approximation between the experience and the work of Aby
Warburg and Antonin Artaud, following the trajectory and reading of Nietzsche. They share the German philosopher’s
experience of psychic collapse and, among themselves, the catastrophe of the war. This dual tragedy was traversed,
in both cases, by the experience of displacement to the “other”: travel and contact with the indigenous cultures of the
Pueblos and the Tarahumaras, respectively. These displacements profoundly marked their works, their diagnoses of
the crisis of Western culture, and the very experience of psychic breakdown. Immersed in collapse, both continuously
retraced theirjourneys through remembrance and writing - a scriptural exercise that suggests a dual therapeutic function,
both personal and collective. In this sense, this study seeks to establish the problem of the decomposition of identity not
merely as a clinical symptom but as a common intellectual problematic, linking them to ontological conceptions of life
derived from Nietzschean readings.

Aby Warburg; Antonin Artaud; Ethnography.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 2




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

Uma constelagao possivel: Warburg e Artaud

m uma breve passagem de Aimagem sobrevivente, Georges Didi-Huberman permite

entrever uma aproximagao possivel entre a experiéncia e a obra do historiador

alemao Aby Warburg (1866-1929) e do dramaturgo e poeta francés Antonin Artaud
(1896-1948), na esteira da trajetoria de Friedrich Nietzsche, do qual ambos foram leitores aplicados
e inquietos (Didi-Huberman, 2013, p.118-119). Com o filésofo alemdo, ambos compartilham a
experiéncia do colapso psiquico; entre si, compartem a catastrofe coletiva da guerra. Em ambos 0s
casos, essa dupla tragédia, pessoal e coletiva, foi perpassada pela experiéncia do deslocamento: a
viagem a América e o contato coma cultura tradicional dos povosindigenas Pueblos'e Tarahumaras?,
respectivamente.

Aparentemente, esses deslocamentos marcaram profundamente suas obras, seus
diagnosticos da crise da cultura ocidental e as suas proprias experiéncias do colapso psiquico,
pessoal e coletivo em meio a catastrofe. Pois, mergulhados no colapso, ambos refizeram,
continuamente, suas viagens pelo exercicio da rememoragao e da escrita. Essa conjungao, numa
espeécie de exercicio “etnografico” e rememorativo, de um diagndstico da crise da cultura ocidental
com a experiéncia pessoal do disturbio psiquico, parece sugerir uma dupla atribuigcdo terapéutica
dessas praticas escrituristicas: no ambito pessoal e no ambito geral da cultura europeia.

Ensaiamos aqui, portanto, um primeiro exercicio para o estabelecimento dessa
constelagdo apenas antevista, e ainda por ser tragada. Constelagao, seguindo o estilo inquietante
de Didi-Huberman, pois trata-se, como nos exercicios da astrologia que tanto fascinaram Warburg
e Artaud, de tecer uma relagdo entre estes dois intelectuais que, até onde sabemos, jamais
estabeleceram um contato efetivo. Exercicio que pressupde, portanto, a qualidade dialética,
reivindicada por Walter Benjamin, capaz de estabelecer essas conjungdes tensivas, ndo apenas entre
o0 presente e o passado, mas entre pontos fulgurantes num tempo histérico ndo linear (Benjamin,
1994, p.230-231).

O desafio que se impde &, consequentemente, estabelecer um tipo de aproximagao
que dispensa os caminhos recorrentes do contato intelectual direto, que se ocupa, ndo apenas de
uma aproximagao atraveés de uma espécie de analogia ou coincidéncia de experiéncias, mas que
permite entrever problemas intelectuais, tedricos e culturais que se impuseram a ambos, a partir de

10 termo Pueblo, pelo qual os colonizadores espanhdis referiam-se aos indigenas aldeados, retne diferentes etnias.
Warburg diferenciou ao menos trés: Hopis, Zufiis e Navajos — estes Ultimos, semi-ndmades, ndo incluidos na categoria
colonial. A referéncia as aldeias visitadas permite ainda identificar outros grupos: Tewa (San Juan e San lldefonso),
Acoma (Acoma) e Keresan (Cochitti e Laguna).

2 Novamente trata-se de um termo exdgeno, pois Tarahumara era a nomenclatura colonial espanhola para referir-se
aos Raramuris.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 3




))» Cassio Guilherme Barbieri

suas proprias trajetdrias, e que se configuram como problemas comuns, aos quais cada um formulou
suas respostas. Este exercicio, portanto, ndo deve ceder a tentagado da associagao de duas trajetorias
por sua analogia facil e sugestiva. E preciso atentar-se, com o mesmo empenho, as singularidades
e diferengas que marcam cada trajetdria — suas origens distintas, suas preocupagoes intelectuais
especificas, suas respectivas condi¢gdes de viagem, a natureza diversa dessas experiéncias de
viagem, suas particulares relagbes com a loucura, desde os diagnosticos especificos, passando
pelo historico de perturbagdes psiquicas particulares e pelas formas de experiéncia e compreensao
delas, até os tratamentos psiquidtricos distintos que lhe foram dispensados — sem temer, com isso,
perder a forga e a riqueza que pode advir da constelagao a ser tragada.

Este artigo visa langar uma primeira luz sobre alguns desses problemas, mas longe
de esgota-los, ou mesmo de oferecer algo como uma reposta provisoria. Trata-se de um exercicio que
pretende melhor elaborar os termos de sua propria formulagado, permitindo melhor fixar os pontos
sobre os quais pode-se tragar a constelagdo que nos conduz de Warburg a Artaud e vice-versa, e
captar também suas inflexdes e diferengas. Nesse sentido, € necessario precisar especialmente
como se configura o problema da decomposi¢ao da identidade e como essa decomposigao constitui-
se ndo apenas como sintoma clinico, mas como um sintoma ou problematica que atravessa as
preocupagdes intelectuais de ambos, vinculando-os a determinadas concepgdes ontoldgicas de
vida derivadas de uma leitura nietzschiana do helenismo.

Noaugedesualoucura, Nietzsche escrevera, emcartaaseumestre Jacob Burckhardt,
“sou todos os nomes da historia” (Nietzsche apud Didi-Huberman, 2013, p.117). Decompunha, desse
modo, a sua identidade na genealogia a qual dedicou sua vida intelectual, ou talvez, a turvava por
incorporagdo, ao admitir em si toda essa genealogia (Didi-Huberman, 2013, p.118). No cerne da
aproximacao entre Warburg e Artaud, entrevista por Didi-Huberman, esta justamente este naufragio
daidentidade, esta perda de si pela decomposi¢do ou pela incorporagao, nos ou dos objetos e forgas
com 0s quais tomaram contato no decorrer de seus trabalhos e suas experiéncias.

Em Ci-Git, escrito em 1946, lembra-nos Didi-Humerman, Artaud aproxima-se da
confissdo de Nietzsche: “Yo, Antonin Artaud, soy mi hijo, mi padre, my madre, y yo” (Artaud, 1979,
p.87). Em sua correspondéncia, escrita durante sua estada no sanatério de Rodez, Artaud advogava
pela sua prépria morte e pela possessao de seu corpo por uma outra alma, Antonin Nalpas, conforme
passa a designar-se, em carta a seu psiquiatra, Dr. Gaston Ferdiere: “sua alma cedeu e ele estd
morto, essa alma deixou a terra, e foi preciso que uma outra alma viesse e tomasse seu lugar dentro
de um mesmo corpo” (Artaud, 2017, p.87). Em seguida, no entanto, reforgava uma continuidade,
entre as duas almas, pela memoria inscrita no corpo: “sou seu continuador e pouco importa como
me chamo [...] eu tenho no corpo a memodria fisioldgica absoluta e exata [...] (Artaud, 2017, p.87)".

A experiéncia de Warburg em meio a seu surto, também nos lembra Nietzsche.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 4




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

“Como nao aproximar esses tragos, [...] as sobrevivéncias demoniacas, o animismo das imagens,
as empatias motoras a que ele incorporava [...] as supersticdes e as Pathosformeln antigas, cuja
histéria e cujas sobrevivéncias ele havia estudado”, indaga-nos Didi-Huberman (2013, p.118). Em
ambos 0s casos, esse delirio é indissocidvel da experiéncia reflexiva, filoséfica, historiografica ou
artistica (Didi-Huberman, 2013, p.119), um transbordamento entre sujeito e objeto, entre o préprio e
0 comum.

A afirmacgao de Nietzsche ndo é apenas o indicio do desmoronamento da identidade
propria, mas de uma identificagdo, por incorporagdo, a genealogia meticulosamente decomposta
em suas obras (Didi-Huberman, 2013, p.118-119). No entanto, é preciso relembrar, ainda com Didi-
Huberman que, nessa mesma época, Nietzsche assinava, frequentemente, sua correspondéncia
como Dionisio. Desse modo, estabelece-se uma identidade entre aquele que se afirma como “todos
0s nomes da histdria” e Dionisio. Esse enigma, inexplorado por Didi-Huberman, permite-nos, no
entanto, refazer o vinculo que liga Nietzsche a seu correspondente na Basileia, Burckhardt, e estes
a Warburg e Artaud, e permite, igualmente, estabelecer uma relagdo proficua entre Dionisio e o
desbordamento do proéprio, da identidade de si, numa genealogia histérica e ontologica. Esse vinculo
comum consiste em uma concepgado de “vida” operante em suas obras.

A compreensado da “vida histérica”, em Burckhardt, implica “compreender o tempo
como um jogo de ‘for¢as’ [...] ou de ‘poténcias’, jogo esse que se desenvolve nas formas e do qual
as proprias “formas de vida” decorrem (Didi-Huberman, 2013, p.90). Contatar e reportar essa vida,
pela historiografia ou pela arte, implicaria, portanto, tomar toda forma, toda manifestagado cultural
e histdrica sob a perspectiva deste dinamismo constitutivo, sob esse jogo de forgas, poténcias,
manifestas ou latentes, que remontam, conforme nos lembra Didi-Huberman, a propria dialética do
sintoma (2013, p.90-91).

E precisamente esse “curso estranhamente sinuoso e quebrado de seus pensamentos
profundos” (Nietzsche apud Didi-Huberman, 2013, p.116) que interessava Nietzsche, que julgava
compreender, como ninguém, o pensamento subjacente a historiografia proposta pelo historiador
suico. Em sua primeira grande obra, O nascimento da tragédia, o jovem Nietzsche, contrapondo-se as
interpretagdes predominantes do neoclassicismo, identificara, na antiguidade grega, uma ontologia
marcada pela polaridade dionisiaco/apolineo. Em um breve ensaio sobre a leitura warburguiana do
trdgico nietzschiano, Nome e imagem: Aby Warburg e Ludwig Traube?®, Andrea Cavalletti (no prelo)
precisa a “suposicdo metafisica” que subjaz essa polaridade do helenismo antigo, que o proprio
Nietzsche tomou como operacional em sua obra, ao retomar uma breve passagem do referido texto,
na qual o filésofo afirmava:

3 Texto inédito, gentilmente cedido pelo autor e traduzido pelo professor Dr. Vinicius Honesko Nicastro.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 5




))» Cassio Guilherme Barbieri

[...] o verdadeiramente-existente [Wahrhaft-Seiende] e Uno-primordial, enquanto o
eterno-padecente e pleno de contradi¢gdo necessita, para a sua constante redencgao,
também da visdo extasiante, da aparéncia prazerosa — aparéncia esta que nés, |[...]
somos obrigados a sentir como o verdadeiramente ndo existente [Nichtseiende] [...]
(Nietzsche, 2007, p.36).

A passagem estabelece uma identidade entre o “verdadeiramente-existente”, o
“Uno-primordial” e o “eterno-padecente e pleno de contradi¢do”. Diante desta “eterna dor originaria”,
0 apolineo - a “visdo extasiante”, a “aparéncia prazerosa” — constituiria uma ilusdo compensatdria
que se projeta como realidade (Cavalletti, no prelo). Se o apolineo € a ilusdo, “o eterno-padecente
e pleno de contradigdo” que constitui a realidade primordial do existente é o dionisiaco. A ilusao
apolinea, lembra-nos Cavalletti, € o que permite controlar, momentaneamente, esse “substrato
de forgas impetuosas”, que sdo o fundamento do mundo, e manter “firme em vida o animo da
individuagao” (Cavalletti, no prelo).

Se para Nietzsche, portanto, o devir € um movimento permanente de forgas e se a
vida consiste nessa dindmica continua das forgas (Didi-Huberman, 2013, p.138), o naufragio de sua
identidade - “eu sou todos os nomes da histoéria” — pode ser compreendido como a implosao dessa
forca de individuagdo, da qual nos fala Cavalletti, e um transbordamento de si nessa concepgao
dindmica, conflituosa e instavel de vida, uma identificagdo da e na loucura com o “eterno-padecente
pleno de contradi¢ao”.

Se admitirmos na identidade de Warburg e de Artaud com essa concepgao de vida
de Nietzsche - tributdria ndo apenas da tragédia antiga e das metafisicas pré-socraticas, mas dos
semindrios de Burckhardtacompanhados atentamente na Basileia —, a origem de um impeto comum
de investigacao historiografica, cultural, artistica e mesmo, filosdfica, marcado pelo pressuposto
tedrico-metodoldgico de um dinamismo permanente, capaz de dar conta do jogo, da luta constante
de forgas que constitui 0 8mago da propria vida subjacente as formas. Entdo, podemos admitir uma
identidade entre seus respectivos naufragios na crise psiquica e esse impeto tedrico-metodologico.

Se nossa hipotese estiver correta, sua loucura ndo é somente o indicio de um
infortinio e/ou de uma deflagragdo historica marcada pela crise cultural da guerra, mas traz, em
si, a identificagdo a uma concepgao de vida, sob o qual a propria identidade, fragilizada, pode
desmoronar, mas cuja negagao é identificada na prépria origem profunda da crise cultural que se
precipita na guerra. Esse € um dos caminhos possiveis pelos quais podemos tragar os vinculos que
fizeram Warburg recorrer, em meio 3 sua crise psiquica em Krelzlingen, a experiéncia junto aos
indigenas norte-americanos, e Artaud percorre novamente, desde o sanatério de Rodez, a Sierra

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 6




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

Madre e reencontrar sua experiéncia junto aos tarahuamaras.

Aviagem aooutro eacuradesi: de Oraibia Sierra Madre, de Krelizlingen
a Rodez

Em 1927, ao final de seu seminario sobre Burckhardt, na Universidade de Hamburgo,
Warburg propds uma andlise comparativa entre o historiador sui¢co e Nietzsche. Segundo ele,
deveriamos reconhecer ambos como “captatori dell’'onda mnémica”, dois “sismografi sensibilissimi,
che tremano dalle fondamenta quando ricevono e devono trasmettere le onde” (Warburg, 1984,
p.46). No entanto, diante dos abalos pelas ondas provenientes das regides do passado percorridas
em suas pesquisas, cada um reagira de modo distinto. Burckhardt sentiu e reconheceu o perigo
das forgas que contactara, dos “fragmenti di vita elementar”, redescobertos nas poténcias da festa,
e tratou de “rafforzare la stabilita del suo sismografo”, permanecendo um necromante consciente
(Warburg, 1984, p.46). Nietzsche, ao contrario, incapaz “di sostenere le violente scosse che gli offre
il suo mestiere”, sucumbiu & loucura religiosa, tornou-se vitima da propria ideia, sentiu a respira¢do
do demdnio da destruigdo e fez causa comum a ele (Warburg, 1984, p.48).

Para Warburg, ambos compartilhavam dessa profunda sensibilidade para com
as poténcias provenientes de seu oficio. Alids, partindo da concepgao de vida que orientava suas
perspectivas, pode-se sustentar que essa sensibilidade a dindmica de forgas que a constituem
estava implicada nos pressupostos tedricos e metodoldgicos de suas pesquisas. Porém, os modos
desta disponibilidade a afetagado e seus efeitos foram praticamente opostos. Burckhardt, evocava as
ondas mnémicas de forma estruturada e estavel, restringia sua empatia e conjurava seus perigos,
convertendo-as em um saber seguro. Desse modo, oferecia a Warburg um modelo, necessario a
consciéncia e ao saber, e uma forma que era “insieme vita e dominio della vita” (Warburg, 1984, p.48-
49). Nietzsche, por sua vez, teria sido incapaz de resistir aos abalos que lhe chegavam, enredou-se
neles, perdeu sua consciéncia e a capacidade de converter tais ondas em um saber (Didi-Huberman,
2013, p.115). No entanto, como Nietzsche, Warburg também experimentou o colapso de seu préprio
sismografo.

Em novembro de 1918, Warburg teve um surto psicético e acabou internado em
um sanatdrio em Jena. Heinrich Embden, psiquiatra que o atendeu inicialmente, descreveu seu
adoecimento como um deslocamento “da posi¢ao de historiador para a posi¢ao de imitador semi-
crente ou supersticioso” (Embden apud Damas, 2020, p.51). Nos anos precedentes ao colapso,
Warburg ocupou-se de pesquisas sobre a sobrevivéncia das divindades antigas na astrologia
medievale moderna, e as suas relagdes com o Renascimento e a Reforma. Nacrise psiquica, observara

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 7




))» Cassio Guilherme Barbieri

Embden, incorporou tais objetos como crenga, sob a forma de uma vinganga dos demdnios, dos
monstra, identificados por ele nas praticas astroldgicas (Damas, 2020, p.45). No entanto, tratar uma
afeccdo pela afetagdo do historiador por seus objetos como um simples deslocamento da condi¢ao
de sujeito, produtor de um saber, para a de supersticioso que se submete ao objeto, implica ignorar
a sensibilidade as forgas contatadas por meio dos objetos culturais como elemento fundamental da
pratica historiografica proposta por Warburg, bem como da prdpria concepgao tedrica e ontoldgica
subjaz sua compreensao da histdria. A afetagdo sensivel ndo pode ser o simples indicio de um
disturbio psiquico, caso se busque compreender a vida histdrica, nos termos de uma permanente
dindmica conflitiva de forgas.

Anos mais tarde, em 1923, Warburg recordava que a guerra lhe confrontou “[...] com
a verdade devastadora de que o homem elementar, desacorrentado, é o soberano inconquistavel
do mundo” (Warburg apud Damas, 2020, p.50). Warburg identifica na belicosidade o “homem
elementar”, esse “soberano inconquistavel” desacorrentado de suas amaras sociais e entregue a
guerra, ao conflito de forgas. Tal verdade configura-se diante de si como um confronto com aquilo
que o humano jamais deixara de ser.

Desse modo, o colapso de seu sismografo evidencia sua dupla disponibilidade
3 afetagdo: a sensibilidade empatica aos objetos, as forgas contatadas em seu trabalho e,
paralelamente, as crises experienciadas em seu contexto historico e cultural. Naiara Damas analisa
essasensibilidade como “reflexo autobiografico” sobre a obra, afirmando que, em meio ainstabilidade
psiquica geral do periodo, Warburg convertera a guerra mundial em uma “guerra privada e visceral”
(Damas, 2020, p. 50). No entanto, apresentar essa passagem da instabilidade geral a crise pessoal
e, mesmo, da guerra a “instabilidade psiquica”, simplesmente em termos de reflexo, parece-nos
simplificar uma relagdo na qual concorrem diversas nuances, entre elas, o vinculo entre essa “guerra
privada e visceral” com uma concepgao de vida como jogo de forgas que perpassa seus trabalhos
desde a juventude.

Nos anos 1920, na Franga, outro sismaégrafo, profundamente sensivel as dindmicas
de seu pensamento e da cultura de sua época, emergia no cenario artistico e intelectual parisiense:
Antonin Artaud. Aparentemente, Artaud apresentava uma sensibilidade e disposicdo a afetagao
semelhantes as que Warburg identificara em si e em seus predecessores. Esta disposi¢ao, alias,
foi registrada por Anais Nin em uma nota sobre sua conferéncia Le thédtre et la peste, proferida na
Sorbonne em 1932, a convite do psicanalista René Allendy, com quem Artaud se tratara nos anos
1920 e que lhe apresentou Nin. Durante a conferéncia,

[...] Artaud abandonou o fio que seguiamos e se pds a representar alguém morrendo

de peste. [...] Seu rosto estava convulsionado de angustia [...] Seus olhos dilatavam-

se, seus musculos enrijeciam-se [...] Fazia-nos sentir sua garganta seca e queimando,

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 8




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

o0 sofrimento, a febre, o fogo de suas entranhas. Estava na tortura. Uivava. Delirava.
Representava sua propria morte, sua crucificagdo (Nin, 1983, p.165-166).

Esse deslizamento para a performance evidencia o deslocamento de uma forma de
relagdo com o objeto para outra. Uma confluéncia entre o objeto e o sujeito, na qual este deixa-se
por ele afetar, mesmo que performaticamente. A analise de Cassiano Quilici sobre o teatro ritual de
Artaud reforga essa percepgao. Ele observa que o projeto artaudiano, ao menos durante 0s anos
1920 e 1930, sobre os quais se detém sua pesquisa, Ndo se restringe ao “campo de atuagao e
expressao cultural” artistico, mas constitui “uma forma de engajamento num processo radical de
reconstrucdo de si” e, de modo mais amplo, num “processo de transformagao fisica e espiritual do
homem” (Quilici, 2012, p.19). Portanto, a afetagdo do corpo e do espirito ndo eram, para Artaud, um
contra efeito, mas uma demanda do oficio. A disponibilidade sensivel a ser afetado era condi¢ao
necessaria a sua proposta artistica e cultural.

No entanto, esse programa de afetagcdo também oferecia seus riscos: Artaud
sucumbiu as ondas contactadas por seu sismografo em seu oficio e nas agitagdes culturais e sociais
dos anos 1930. Em setembro de 1937, ele foi preso em Dublin. Deportado para a Franga, foi levado
a um asilo para alienados préximo a Rouen; iniciava-se ali seu indesejado e penoso percurso pelos
asilos psiquidtricos franceses (Barber, 2019 p.72-73). No entanto, sua relagdo com a instabilidade
psiquica ndao comegara nessa misteriosa viagem que, apds seu retorno do México, levara-o a
Inishmore, uma ilha pacata na costa irlandesa, e depois a Dublin.

Ainda no inicio dos anos 1920, ao tentar sem sucesso publicar seus poemas na
Nouvelle Revue Frangaise, Artaud despertou a ateng¢ao de Jacques Riviére, entdo editor da revista,
a0 expor, com uma precisdo que o impressionou, seu quadro psiquico, sua “doenga [maladie] do
espirito” (Artaud apud Kiffer, 2017, p.22). Em uma carta de 25 de junho de 1923, Riviére justificava
a Artaud sua recusa em publicar seus poemas, afirmando haver neles um “mau jeito e, sobretudo,
estranhezas desconcertantes”, lidos antes como indicios de uma “busca” pessoal do que de
uma “auséncia de controle sobre seus pensamentos”, mas que impediam o poeta de dar a seus
escritos uma “impressao suficiente de unidade” (Riviére apud Kiffer, 2017, p.24). Artaud atribuia
essa debilidade da unidade coerente e harmdnica, indicada pelo editor, ndo a uma incapacidade
de ordem estilistica ou técnica, mas a fidelidade de sua escrita a dispersdo e a erosao, pelas quais
definia a dindmica de seu pensamento:

Essa dispersdo dos meus poemas, esses vicios de forma, essa diminuigdo constante

do pensamento, é preciso atribui-la ndo a uma falta de exercicio, de posse do

instrumento que manejava, de desenvolvimento intelectual, mas a um colapso

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 9




))» Cassio Guilherme Barbieri

central da alma, a uma espécie de erosao, ao mesmo tempo essencial e fugaz, do
pensamento (Artaud apud Kiffer, 2017, p.26).

Apesar da dispersao e da erosdo do pensamento que marcam a sua afecgdo, Artaud
reivindicava seu direito a falar, a testemunhar seu sofrimento psiquico, que coincidia com uma
espécie de consciéncia profunda da dindmica do préprio pensamento: “sou um homem que sofreu
muito do espirito, e por isso tenho o direito de falar. Sei do trafico das aqui dentro” (Artaud apud
Kiffer, 2017, p.28).

Em outra carta, de 25 de margo de 1924, Riviére indicava a Artaud o contraste entre
a "escrita atormentada, instavel, em desabamento”, que marcava seus poemas e outros exercicios,
e que testemunhava em grande medida seus “secretos turbilhdes”, sua alegada “erosao mental”, e
a precisao coerente com a qual descreve seu proprio quadro psiquico:

[...] como vocé disso escapa tdo bem quando tenta definir o seu mal? Seria preciso

crer que a angustia lhe da essa forga e essa lucidez que te falta quando vocé nao

estd se pondo vocé mesmo em questao? Ou entdo seria a proximidade do objeto
que tenta agarrar que permite de subito esse apoderar-se tdo seguro? Em todo caso,

vocé chega na andlise de seu préprio espirito, a éxitos completos, remarcaveis, e

que devem lhe dar confianga nesse mesmo espirito, posto que ele é tanto a ainda o

instrumento que lhe proporciona (Riviére apud Kiffer, 2017, p.32).

Desse modo, o interlocutor de Artaud reconhecia em sua afecgdo o limiar da prépria
consciéncia profunda dos processos psiquicos em sua dindmica. A doenca do espirito ndo se
confunde, portanto, com a desrazao, com a inconsciéncia de si, mas com uma consciéncia extrema
da propria dispersao, da erosao e do transbordamento que subjaz toda tentativa de imprimir ao
pensamento uma plena unidade, uma coeréncia. Nesse ponto, devemos confessar, ndo é possivel
afirmar se é a doenga que engendra esse pensamento, COMo um Vvicio que marca a afec¢do, ou se
é essa plena consciéncia que conduz, pela incoeréncia constatada, uma sensagao de desajuste
compreendida como doenga, anormalidade.

Esse breve olhar sobre algumas de suas reflexdes de juventude, a sobre essa
consciéncia de sua prépria condi¢do psiquica, leva-nos a questionar o que marca especificamente a
crise de Artaud em 19377 Ha nela alguma singularidade que justifique sua subsequente internagao,
para além do recrudescimento de certa intolerancia politica, na Europa dos anos 1930, para com
figuras contestatdrias e desconcertantes como Artaud, e da histérica permissividade da violéncia
que sua condi¢ao financeira indigente “autorizava”?

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 O




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

Nesse sentido, longe de oferecer uma resposta a essas questdes gerais, Ana Kiffer
observaque, emmeio ainternagao psiquiatrica, opera-se no pensamento do poeta um deslocamento:
omalque antes permitia a Artaud “elucidaraquilo que o ‘distanciava de simesmo’, [...] nesse momento
era vivido como algo exterior e maléfico que o invade e destréi” (Kiffer, 2017, p.19). Numa carta de 12
de julho de 1943, enderegada ao Dr. Gaston Ferdiere, médico-chefe do sanatério de Rodez, Artaud,
entdo recém-chegado, corrobora essa leitura, ao afirmar que os eletrochoques o desmagnetizaram,
colocando-o em um “estado de menor resisténcia diante dos assaltos das for¢as perniciosas que
nos espreitam a todos e que sdo as causas [...] de nossas doengas tanto mentais quanto fisicas”
(Artaud apud Kiffer, 2017, p.85). No entanto, ja em janeiro de 1945, em carta a Jacques Latremoliére,
outro médico de Rodez, afirma que, no momento, cagava “suas tentagdes como sensagoes fisicas
perniciosas e ndo como demonios do oculto”, pois ndo queria mais ser absorvido por tais fantasmas
da mistica (Artaud apud Kiffer, 2017, p.101).

Desse modo, as experiéncias do colapso psiquico que Warburg e Artaud nos legaram
talvez ndo sejam, simplesmente, indicios e signos de uma catastrofe ou infortlnio pessoal, palavras
de um momento de desrazao ou irracionalidade. Quic3, eles sintomatizam uma crise mais profunda
e ampla, que coincide com uma consciéncia sobre a dispersao, a dindmica conflitiva, incoerente e
descontinua que constitui o pensamento e a cultura. Talvez sejam parte de sua grafia e, mesmo, de
programas terapéuticos incompletos, hesitantes, incompreendidos ou fracassados.

Fabian Luduefia Romandini, ao analisar a relagdo entre a loucura de Warburg e a
proposta de seu Atlas Mnemosyne, propde-se a levar a sério, como percurso metodoldgico e
interpretativo, a percep¢ao de Warburg de sua loucura em termos mitologicos, como um “acosso”
por forgas extra-humanas, demoniacas (Romandini, 2017, p.17). A sensagdo de “acosso”, condizente
com as “obsessdes supersticiosas”, 0s temores e a ateng¢do excessiva e cosmoldgica aos menores
detalhes, descritas em sua sintomatologia por Ludwig Binswanger, seu psiquiatra em Krelzlingen
(Romandini, 2017, p.18), coincidia, segundo Romandini, com os sintomas da antiga melancolia, bem
conhecida por Warburg, e atestada por sua identificagdo com o mito de Atlas (Romandini, 2017, p.
26-27).

Para Romandini, portanto, o drama psiquico do historiador alemao encenava um
drama cdsmico, uma compreensao metafisica que se refletia no corpo, como um microcosmos. Sua
loucura derivaria dessa intuigdo do ndo-humano, dos daimones que ele sentia 0 ameagar, e para 0s
quais o Ocidente perdera, ha muito tempo, as técnicas de tratamento e controle. Desse modo, sua
internacdo configuraria um intervalo necessario ao desenvolvimento deste método capaz de lidar
com os daimones (Romandini, 2017, p. 36-37).

Em 1921, Warburg foi transferido para a clinica Bellevue, em Krelzlingen (Didi-
Huberman, 2013, p.320), ficando sob os cuidados de Binswanger. E preciso salientar o abismo que

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 11




))» Cassio Guilherme Barbieri

afasta a experiéncia asilar de Warburg em relagdo a de Artaud, o que nao deixa de traduzir também
0 abismo socioecondmico que separava suas respectivas experiéncias de vida. Enquanto Artaud
chega no sistema asilar francés — numa Franca ja permeada pelos ideais fascistas — na condi¢ao
de indigente alienado, deportado a forga, Warburg, depois de tratar-se em diversas clinicas na
Alemanha, interna-se na renomada clinica de Binswanger, as margens do lago Constancga, na Suiga.

As experiéncias terapéuticas as quais sao submetidos também nao deixam de ser
radicalmente distintas. Enquanto Warburg foi assistido por um dos principais psiquiatras de sua
época, inclinado a um tratamento humanizado — que incluia uma rotina de passeios, repousos apés
refeigBes regulares, visitas e conversas durante o cha da tarde, além de um estimulo ao trabalho
intelectal —, através de sua Daseisanalyse (Binswanger, 2007 p. 53-168), Artaud fora inicialmente
abandonado, sem tratamento, em asilos para doentes considerados cronicos e submetido a
uma rotina de violéncia fisica, a fome e a ambientes insalubres (Kiffer, 2017, p.84). “Resgatado”
e transferido a Rodez em 1943, por esforgo de Robert Desnos, Artaud ndo se livrou, apesar do
tratamento e do estimulo a escrita e ao trabalho intelectual, de uma rotina de violéncia, sendo
submetido, entre 1943 e 1946, a mais de cinquenta sessdes de eletrochoque (Barber, 2019, p.73),
tratamento que encontrava em Ferdiere e em Jacques Latremoliere grandes entusiastas. Sem
negligenciar o impacto dessas diferentes experiéncias asilares sobre a prépria experiéncia da crise
psiquica e sobre os trabalhos produzidos a partir dela, interessa-nos desdobrar a problematica na
qual a afecg¢do psiquica encontra-se no limiar de uma concepgao da vida e da psiqué, as quais sao
exploradas no préprio trabalho intelectual e artistico.

EmKredzlingen, Binswanger diagnosticou Warburg como esquizofrénico, um “estado
misto maniaco-depressivo” com pouca perspectiva de cura, diagnostico ratificado em 1923 por Emil
Kraepelin, porém, com um prognastico positivo, com possibilidade de pleno restabelecimento (Didi-
Huberman, 2013, p. 324). Esse diagndstico encontra grande eco no conjunto da obra de Warburg,
atenta, desde sua juventude, ao problema da polaridade. Ja em 1892, em sua tese sobre Botticelli,
o historiador anunciava, em sua pesquisa acerca da sobrevivéncia (nachleben) da Antiguidade no
Renascimento, seu interesse na emergéncia dos motivos do “movimento aparente e acentuado”
(Warburg, 2015, p.27), manifesto nos acessérios e nos corpos. Em 1905, esse tema converteu-se no
conceito de férmula de pathos (pathosformel). Através do conceito, Warburg buscava compreender a
dimensao patéticadalinguagem gestualrenascentista e antiga como marca tragica, acentuadamente
dionisiaca, contraposta a “doutrina classicista unilateral da ‘grandiosidade serena da Antiguidade”,
ainda muito presente na histéria da arte (Warburg, 2015, p.87-91). Desse modo, na esteira de suas
leituras de Burckhardt e Nietzsche, Warburg inseriu o problema tragico da polaridade oscilatoria
apolineo-dionisiaco da cultura antiga no Renascimento (Didi-Huberman, 2013, p.129-133).

Em suas pesquisas sobre a histdria da astrologia, a partir da década de 1910, Warburg

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 2




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

identificou a poténcia dionisiaca aos demdnios astrais, nos quais as divindades antigas haviam se
metamorfoseado (Didi-Huberman, 2013, p.136). Desse modo, a polaridade se traduz na ambiguidade
da prépria astrologia: por um lado, regido da crenga, das divindades e monstros astrais pagaos, por
outro, tentativa de ordenamento do cosmos e orientagdo espiritual (Damas, 2020, p.47); oscilagdo
entre astra (ideia) e monstra (demdnios) (Damas, 2020, p.43).

Em 1929, refletindo sobre a relagdo entre seu diagnostico psiquico pessoal e seu
diagndstico da cultura ocidental, Warburg observava que, as vezes, “como de historiador da
psiqué”, tentara “fazer o diagndstico da esquizofrenia da civilizagdo ocidental através de seu reflexo
autobiografico: a ninfa extdtica (maniaca) de um lado e o melancélico deus fluvial (depressivo) do
outro” (Warburg apud Agamben, 2009, p.139). Esse jogo de reflexos, alids, era condizente com
a propria definicdo do sintoma como “uma estrutura de experiéncia fundamental”, defendida por
Binswanger (Didi-Huberman, 2013, p.327). Por isso mesmo, a proposta de tratamento do psiquiatra
implicava um esforgo de trabalho intelectualnos e sobre os temas da prépria loucura (Didi-Huberman,
2013, p.326).

De todo modo, Warburg ndo deixou de escrever durante sua internagdo, mesmo antes
de sua chegada em Krelzlingen. Entre 1919 e 1924, acumulou um Didrio em 69 cadernos?, nos
quais exercitou uma “esquizografia”, termo que Didi-Huberman recupera das reflexdes de Jacques
Lacan, no inicio dos anos 1930, para caracterizar uma grafia que “parece mover-se a meia distancia
entre a destruigdo e a construgdo” (Didi-Huberman, 2013, p.321-324). Foi em meio a esse exercicio
terapéutico que Warburg elaborou sua famosa conferéncia sobre sua experiéncia entre os indios
hopis (Didi-Huberman, 2013, p.316).

Em 21 de abril de 1923, Warburg proferiu uma palestra intitulada Imagens da regiéo
dos indios Pueblos na América do Norte para os demais internos, a equipe médica de Bellevue e
alguns poucos convidados. Nela, retomava uma viagem que fizera vinte e sete anos antes, entre
1895 e 1896, as tribos indigenas do meio oeste estadunidense e sobre a qual havia “guardado, desde
entdo, um siléncio quase absoluto” (Michaud, 2013, p.178), “exceto por trés conferéncias feitas em
1897, perante as sociedades de fotografia e antropologia de Hamburgo e Berlim” (Michaud, 2013,
p.187).

Warburg havia viajado aos Estados Unidos, em setembro de 1895, para o casamento
de seu irmao Paul (Gombrich, 1970, p.88). Em Nova York, entrou em contato com Franz Boas e,
em seguida, com Cyrus Adler, Frederick Hodge, Frank Hamilton Cushing, James Mooney e Jesse
Fewkes, importantes pesquisadores da cultura indigena a época, ligados ao Smithsonian Institution,
em Washington (Michaud, 2013, p.179). Estes lhe abriram os “olhos para a significagdo mundial da

4 Esses cadernos encontram-se nos arquivos do Aby Warburg Institute (AWI), em Londres.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 3




))» Cassio Guilherme Barbieri

nm

América pré-histérica e ‘selvagem’”, de modo que decidiu-se por visitar o oeste americano (Warburg,
2015, p.257-258). Entre dezembro de 1895 e maio de 1896, Warburg visitou os pueblos de San
Juan, Laguna, Acoma, Cochiti, San Ildefonso, Walpi e Oraibi (Michaud, 2013, p.183-187).

Nas notas preparatérias para a conferéncia, Warburg reconhecia os problemas
centrais da viagem, entdo refeita pela memdria e pelas imagens: a “psicologia da religiosidade
primitiva”, o problema da relagdo entre a vinculagao ldgica e a vinculagdo simbolica, a “subsisténcia
da humanidade primitiva na cultura dos indios pueblos”, o parentesco entre Oraibi e Atenas e o
“devir e o decorrer do espago de reflexdo” (Warburg, 2015, p.199, 255). Contudo, esse retorno nao
consistia em uma apresentagao de resultados, de uma ciéncia ou saber elevados, mas antes de

[...] confissbes desesperadas de alguém que busca livrar-se da prisdo em que

se encontra, proprias a busca pela ascensao espiritual de quem é compelido a

estabelecer vinculos, quer por meio de [?], quer pela assimilagdo imaginaria ao corpo.

Eis o0 que deve ficar a vista como problema mais intimo: a catarse dessa compulsao

ontogeneticamente opressora em dire¢do a uma definicdo sensivel das causas.

N3o quero que se encontre o minimo trago de cientificismo blasfémico nesta busca

comparativa pela natureza imutdvel do indio em meio a alma humana desamparada.

Asimagens e as palavras devem servir de auxilio aos posteros na tentativa da reflexao

propria, para opor resisténcias a tragédia da cisao entre a magia impulsiva e a logica

confrontadora. A confissao de um esquizoide incuravel, arquivada pelos médicos da

alma (Warburg, 2015, p.256).

Essa passagem, suprimida no texto da conferéncia, é, ao mesmo tempo, reveladora
e instigante. Reveladora, porque situa nesse deslocamento ao outro um retorno a si e uma busca
por libertagdo, pela catarse da prdpria condigdo psiquica. Instigante, porque estabelece um vinculo
entre esse esforgo terapéutico pessoal e o desejo de oferecé-lo como auxilio coletivo a posteridade.
E a partir dessa propria proposta, que gostariamos de analisar os exercicios reflexivos de Warburg
em torno de sua experiéncia de viagem e seus esfor¢os interpretativos acerca dos rituais e da
simbologia dos Pueblos, e desdobrar a problematica de uma sensibilidade que sucumbiu as forgas
que contatou.

Aparentemente, o que mais interessou Warburg nesse retorno a viagem, foi a
experiéncia dos rituais pueblos e a polaridade de seus simbolos. Durante a viagem ele presenciou
dois deles. Em Santo Ildefonso, assistiu @ Danga do antilope, um antigo ritual de caga, na qual os
dancarinos mimetizavam o antilope buscando, através da antecipagdo magica, controlar o animal,
garantir a caga e reduzir os riscos (Warburg, 2015, p. 219-221). Em Oraibi, Warburg acompanhou
o ritual agricola Humiskachina, no qual os dangarinos, mascarados como demdnios do milho,

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 4




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

dangavam, durante todo o dig, em torno de uma arvorezinha enfeitada de penas, sobre um pequeno
altar de pedras. A arvore, as penas e 0s dangarinos kachina convertiam-se, através da danga ritual,
em mediadores demoniacos entre 0 homem e a natureza, transmissores da sdplica humana as
forgas demoniacas da natureza, visando garantir a colheita (Warburg, 2015, p. 227-232).

A maior parte da conferéncia, no entanto, foi dedicada a um ritual que Warburg ndo
presenciou, mas que contatou por meio dos relatos etnograficos e das fotografias do ritual que o
reverendo menonita Heinrich Richert Voth lhe enviou posteriormente (Warburg, 2015, p.233). Para
o historiador alemao, a danga da serpente diferenciava-se dos demais rituais observados, pois
estabelecia uma unidade magica entre o dangarino e o animal, tomado como simbolo vivo. Durante
o ritual convergiam na serpente, a divindade meteoroldgica — a agéncia causadora - e a fungao
mediadora, que conduzia a prece dos dangarinos as divindades (Warburg, 2015, p. 234-235).

Warburg reconhecia nesses rituais uma fungdo vinculadora, uma “causalidade
mitologica” ou simbdlica e o esforgo de compreensao dos processos da natureza capaz de aplacar o
temor doincompreensivel(Warburg, 2015, p. 247) e estabelecer uma vivéncia “libertadora e potente”
em relagdo ao mundo, independentemente de sua eficacia pratica (Warburg, 2015, p. 201). Seu
esforgo interpretativo utiliza-se de um esquema tripartite de compreensao da reagao e da relagao
do homem com o mundo, que oscila entre a “magia” do “homem apanhador” (greifmenschen),
primitivo, e o “logos”, proprio ao “homem conceituador” (begriffsmenschen), ou seja, 0 "homem
histérico, civilizado” (Warburg, 2015, p. 219 e 271). Warburg estabelece entre esses polos um
entremeio, préprio ao homem que “vincula por meio de simbolos”, ao pensamento simbdlico; &,
portanto, nesse entremeio, que ele situa os pueblos (Warburg, 2015, p. 219 e 271).

Certamente essa divisao ressoa 0s esquemas interpretativos da antropologia do
inicio do século XX, mas seria equivocado corroborar a interpretagdo evolucionista de Gombrich
(1970, p. 90-91), pois tal distingdo ndo constituia um quadro hierarquico evolutivo, mas um esquema
de oscilagao polar, compreendido em termos da constituicdo “ontogénica” da psiqué e da cultura,
de modo que o “precedente” ou “primitivo” “permanece latente” (Warburg, 2015, p. 271). Ao final
da conferéncia, ao contrastar a vinculagdo simbdlica a causalidade técnica da cultura moderna,
Warburg ndo reconhecia na técnica um saber superior, mas @ ameagadora destruicdo da distancia
entre o homem e o mundo, do espago de reflexdo (denkraum) entre um e outro, brotado do mito e do
simbolo (Warburg, 2015, p. 253).

Philippe-Alain Michaud compreendeu, nessa contraposi¢do do temor primitivo
conservado nos simbolos aos perigos do desencantamento e da instrumentaliza¢do da natureza pelo
conceito e pela técnica, uma inversao do positivismo (Michaud, 2013, p. 219-220). Naiara Damas,
por sua vez, reconheceu, no esforgo terapéutico da conferéncia e na énfase no simbolo ambivalente
da serpente, uma tentativa de restabelecer o espago intermedidrio do pensamento (denkraum),

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 5




))» Cassio Guilherme Barbieri

perdido pela incorporagdo dos objetos e pela afetagdo histérica (Damas, 2020, p. 58-59).

Nesse sentido, € esclarecedora a evocagao que Didi-Huberman faz de uma anotagao
feita por Warburg, dias apds a conferéncia, na qualindicava aquilo que consideramos ser o problema
fundamental de sua postulagao terapéutica do simbolo a partir dos rituais indigenas: compreender
“como fazer o logos (livre, universal) dominar o pdthos (alienado, solipsista)? E como, sobretudo,
fazer com que o logos ndo esquega nada do pathos e, ao contrario, consiga pensar nele — de forma
antropoldgica, fenomenoldgica — no préprio fundo de sua provagao?” (Didi-Huberman, 2013, p.334).

N3o é possivel, nos limites deste artigo, percorrer o universo de questdes que a
problematica indicada impde. No entanto, devemos corroborar o paradoxo identificado por Didi-
Hubeman acerca desse saber “patologico” esbogado por Warburg: por um lado, a recusa a “qualquer
afirmagao de um eu”, por outro, o reconhecimento do carater profundamente autobiografico de seu
saber, cuja reflexao parte da particularidade de seus sintomas e compulsdes para reconhecer nelas
a reminiscéncia de formas possiveis de vinculagdo do homem em relagdo ao mundo. Trata-se do
reconhecimento de que “em cada ‘si mesmo’ mesmo vivem e sobrevivem os fantasmas de toda a
nossa cultura, inclusive a antiga”, e de que, como Freud observard anos mais tarde, a “humanidade
em geral”, todas as culturas, “sofrem de reminiscéncias” (Didi-Huberman, 2013, p. 334).

Desse modo, se o processo do conhecimento como o do proprio colapso psiquico
conduzem a um naufragio ou transbordamento do “eu”, do “si mesmo”, pela descoberta da dindmica
da prdpria vida e da prépria reminiscéncia enquanto dindmica viva, a postulagado terapéutica nao se
afirma como um retorno do eu soberano, de um logos, apolineo, ordenador e dominador do caos,
mas como busca permanente de uma forma de lidar com a polaridade e o dinamismo da vida e da
nachleben — compreendida aqui, num sentido mais amplo, como conceito que busca dar conta da
dindmica de recalque e retorno das imagens e ideias dentro de uma cultura, como sugere a leitura
de Didi-Huberman (2013). E nesse sentido que intuimos o interesse de Warburg pelo simbolo,
como forma de controle e de ordenamento, na qual as forgas vivas e o seu dinamismo N3o sao
negligenciados. Defrontamo-nos aqui com um dos limiares de nossa pesquisa, essa hipotese, que
parece insinuar-se nos interesses da reflexao de Warburg sobre os Pueblos, e que carece, contudo,
de um maior aprofundamento da pesquisa. Por conseguinte, esse é um dos eixos principais nos
quais ela se desdobra atualmente: compreender 0 modo de relagdo com 0 mundo e com 0s objetos
que a linguagem simbdlica e os rituais implicavam, segundo a interpretagdo warburguiana das
culturas indigenas e em sua comparagao com a linguagem conceitual abstrata.

Quarenta anos apos Warburg, Artaud embarcava em seu périplo americano. Mas,
diferentemente do historiador alemao, sua viagem ao México e ao territdrio tarahumara, em

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 6




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

Chihuahua, fora planejada desde o inicio dos anos 1930°. Seu objetivo lhe era claro: diante da
debilidade de civilizagdo europeia, reagia, através de sua viagem, buscando uma concepgao de
cultura capaz de reverter tal enfermidade (Artaud, 1984, p.124).

Segundo Artaud, na Franga acreditava-se, equivocadamente, que a Revolugao
Mexicana consistia num retorno a cultura pré-colonial (Artaud, 1984, p. 142). Porém, ndo era
propriamente a revolugdo que interessava ao dramaturgo, mas as sobrevivéncias da cultura indigena
tradicional (Artaud, 1984, p.180-181). Se tratava, em suma, “de resucitar la vieja idea sagrada, la
gran idea del panteismo pagano, bajo una forma, que, esta vez, ya no serd religiosa, sino cientifica.
El verdadero panteismo no es un sistema filoséfico sino un medio de investigacion dindmica del
universo” (Artaud, 1984, p.178).

Diante desse desejo de restituir uma forma de investigagdo dinamica do universo,
convém recordar que Artaud compreendia que a concepgado de mundo oriunda do racionalismo
moderno produzira uma consciéncia separada, pois desprendida da realidade dindmica do mundo
e do préprio pensamento. Segundo ele, se o pensamento é pura duragao e, para “pensar, tenemos
imdgenes; tenemaos palabras para estas imdgenes; tenemos representaciones de objetos [...]. Para
mirar nuestra conciencia nos vemos obligados a dividirla” (Artaud, 1984, p. 114). Consequentemente,
essa imagem racional jamais coincidiria com o verdadeiro pensamento e com 0 proprio objeto,
pois 0 “gue colocamos ante nosotros, para que la razén del espiritu lo observe, en realidad, ya
ha pasado” (Artaud, 1984, p. 114). Desse modo, a razao, exaltada pela cultura europeia, oferecia
somente “simulacros de la muerte”, concluia Artaud (1984, p.114). Nesses excertos de algumas de
suas conferéncias proferidas no México, ecoa a critica formulada no prefacio de O teatro e seu duplo,
segundo a qual a concepgao europeia de cultura estabelecera uma cisdo em relagdo a vida, que
produzia, em Ultima instancia, a violéncia gratuita e a morte como uma espécie de retorno (Artaud,
1999, p. 3-5).

Esse vinculo que Artaud reconhecia entre sua concepgao de “vida” e um principio
dindmico, o qual buscava restabelecer a partir de sua viagem, ja havia aparecido em sua obra sob
o conceito de crueldade, que desde o inicio dos anos 1930 fundamentava sua proposta teatrasl.
Segundo Camille Dumoulié, sua concepgao de crueldade é fundamentalmente metafisica e reporta-
se afilosofia pré-socratica e sua concepgao do mundo como conflito permanente, que lhe era propria
e que fora suplantada pela filosofia classica. No entanto, essa metafisica reaparecera no século XIX,
sobretudo a partir da concepgao dionisiaca do tragico formulada por Nietzsche (Dumoulié, 2010, p.
68).

5 Cf. Carta a Jean Paulhan de 19 de julho de 1935 (Artaud apud Kiffer, 2017, p.64-68)

6 Artaud publicou, em 1932, dois manifestos de seu Teatro da crueldade, incluidos posteriormente em O teatro e seu
duplo.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 7




))» Cassio Guilherme Barbieri

Nesse mesmo sentido, Jacques Derrida compreendeu na nogdo artaudiana de
crueldade, a afirmagao de uma concepg¢ao de “vida liberada”, ndo individual, que desestabilizava
a representagdo, reconduzindo-a a sua origem ndo representdvel (Derrida, 1995, p. 152).
Consequentemente, reconhecia na recusa de Artaud a centralidade ordenadora do texto e da palavra
e a estrutura tradicional do palco, uma contraposi¢ao ao principio teologico da representagao, ao
pressuposto de um logos que pretende governar o palco ou 0 mundo a partir de uma exterioridade
(Derrida, 1995, p.152). Pois a representagao ndo é somente a estrutura subjacente ao teatro ocidental
moderno, mas, ao seu proprio modo de pensar, a sua cultura (Derrida, 1995, p.153 e 156).

Quilici compreendeu essa amplitude da critica cultural da proposta de Artaud, pois a
representacao pressupde uma forma de apreensdo do mundo e dos objetos a partir da “regularidade
e da constancia dentro de um fluxo temporal”, que responde a uma necessidade de “normatizagao,
estabilizacdo, predicao e controle” (Quilici, 2012, p.70). Essa mediagao, no entanto, convertera-se
em cisdo, em negagao e “impermeabilidade a ‘vida' no que ela tem de irregular, obscura e informe”
(Quilici, 2012, p.70).

O teatro da crueldade consistiria, portanto, em um teatro ritualistico, desenvolvido
sob a influéncia do teatro balinés que encantou Artaud em 1931 (Quilici , 2012, p.28). No entanto,
Quilici observa que, tradicionalmente, os rituais oferecem experiéncias limitrofes, processos de
“dissolugdo”, “desmanche de referéncias”, “desordem” e “reelaboragdo”. Tais experiéncias, no
entanto, ndo deixam de configurar um risco a ordem, uma mirada No caos e, por isso, o ritual sempre
ocupa um “espago separado da vida cotidiana”. Nao lhe espantava, portanto, que o ritual proposto
por Artaud dirigia-se a esse espago a parte que é o palco teatral (Quilici, 2012, p. 66).

Essa percepgao possivelmente se reforgou, como sugere Dumoulié, ao observar que
o0 retorno dos mitos na Europa dos anos 1930, e em sua prapria experiéncia pessoal, ndo se deu do
modo terapéutico que pressupunha, mas sob a forma da crenga e da submissdo (Dumoulié, 2020, p.
69). Ana Kiffer chega a afirmar que, se nos anos 1930 Artaud assume a postura de um prenunciador
do mal que propde um teatro curativo (Kiffer, 2008, p. 237), apds a guerra e a experiéncia asilar, ele
€ a propria encarnagao da catastrofe, incapaz de pronuncia-la a um publico que sente indisposto a
ouvi-lo (Kiffer, 2008, p. 241). Contudo, apesar do aparente fracasso no retorno dos mitos, a viagem
de Artaud ao territério tarahumara o acompanhara durante todos esses anos, e ele continuara
refazendo-a antes, durante e depois da catastrofe.

Artaud visitou os Tarahumaras entre agosto e setembro de 1936. Os textos — artigos,
cartas e poemas - sobre a experiéncia, foram publicados espagadamente em jornais, revistas e livros
entre 1936 e 1948, e reunidos posteriormente em diversas edi¢des. Entre os Tarahumaras, além das
impressoes sobre sua cultura, e a relagdo desta com o territdrio, Artaud teria experienciado trés
rituais: @ danga dos matachines, o ritual do peyotl e ritual tutuguri, sobre os quais parece deter uma

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 8




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

atencao especial. Sobre a danga dos matachines, Artaud publicou, ainda em novembro de 1936, no
jornal mexicano El Nacional, o artigo “O rito dos reis de Atlantida”, em alusdo ao paralelo entre o
ritual uma descri¢do de Platao em Critias. No entanto, a dang¢a dos matachines, conforme observara
Artaud, ndo era um ritual originario da cultura tarahumara, mas uma danga popular profana trazida
ao México pelos colonizadores espanhdis, que fora ressignificada pelos indigenas e convertida em
uma espécie de ritual sacrificial (Artaud, 2020, p.71).

O ritual consistia em uma danga, acompanhada por um canto lugubre, em torno de
um touro sacrificado e repartido parte por parte, do qual os dangarinos bebiam o sangue. Do ritual,
que tinha lugar ao entardecer e estendia-se até a meia-noite, Artaud conservou em seus escritos
uma impressao que ao primeiro olhar parecia soar contraditéria. Por um lado, o ritual se convertia,
com sua musica lugubre diante do sacrificio de sangue, “numa espécie de reclamagdo amarga,
adquirindo a forma de uma contri¢do publica, de um remorso [...]" (Artaud, 2020, p. 70). Por outro
lado, diante da carnificina, parte dos indios executava “suas dangas das libélulas, dos passaros,
das coisas, das flores” (Artaud, 2020, p. 70-71). Demarca-se, ai, certa polaridade: a carnificina do
sacrificio ao lado da danga mimética que reporta as imagens amenas do mundo (0s passaros, as
flores, as libélulas); ao mesmo tempo, o tom lamentoso da melodia, a contrigdo e o remorso soam
para Artaud como uma espécie de protesto cosmico.

Aparentemente, é possivel reconhecer nesse ponto a polaridade do tragico antigo
nietzschiano, bem como sua ressonancia na ideia de crueldade, a qual carrega, contudo, uma revolta
cosmica diante de um mundo forjado sob a dor. A dor da divisao origindria, do “eterno-padecente
e pleno de contradi¢do”, e a dor da coergdo criadora da ordem e das coisas, como uma segunda
violéncia da criagdo: de um lado, “é a violéncia da vida que jorra como um jato de sangue” e, do
outro, "é a maquina coercitiva, porém, formadora dos principios masculino/feminino, das diferengas,
eu/outro, dos signos que se inscrevem No corpo, ou das categorias que estruturam o espirito e a
sensibilidade” (Dumoulié, 2010, p. 65).

Entre os rituais experienciados por Artaud na Sierra Madre, o do Peyotl foi
aparentemente 0 mais significativo, tanto que ele o retomou ao menos quatro vezes: em 1937,
pouco antes de sua internagdo, em 1943, em 1944 e em 1947. O texto de 1943, alias, foi seu primeiro
escrito em Rodez e um primeiro esfor¢o de penetrar em si mesmo apoés sete anos de afastamento,
conforme confessou anos mais tarde, em 1947, renegando os tragos de uma conversao momentanea
ao cristianismo que perpassam os textos de 1943 e 1944 (Artaud, 2020, p. 29).

O peyote estd presente nos rituais centrais da cultura e da religiosidade tarahumara.
Artaud, no entanto, refere-se a um ritual curativo, facilitado pelo consumo da raiz do peyote, cujo
efeito psiquico proporcionaria uma experiéncia desarticuladora e reveladora. Artaud, ndo teria apenas

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 1 9




))» Cassio Guilherme Barbieri

assistido ao ritual, mas participado dele e consumido peyote’ . Desse modo, ele ndo estabelece
nenhuma distancia observadora e reafirma, pelo contrario, sua disposi¢ao a afetagao.

Atentamo-nos, por um momento, a descri¢ao feita em 1937 de sua experiéncia do
ritual do peyote. Artaud observa, em meio ao efeito psiquico do peyote, precisamente, uma oscilagao
dos dangarinos entre dois circulos, como que entre dois estados, de um lado a danga mimética de um
autocontrole perdido e, do outro, a representagdo do homem como “organismo de abje¢ao”, “mijam,
peidam e se soltam com berros terriveis” (Artaud, 2020, p. 46). No entanto, ao final de sua descrigao,
numa espécie de autoexame do efeito do peyote sobre si préprio, constata que, diferentemente dos
nativos, ndo renunciara as “perigosas dissociagdes que o peyote aparentemente provoca” e que
“ndo havia vencido com forga mental aquela invencivel hostilidade organica [...]” (Artaud, 2020,
p. 49). Compreendera, desse modo, nessa sensagao dissociativa e de impoténcia, uma espécie de
destino ao qual estava irremediavelmente ligado (Artaud, 2020, p. 49-50). Pouco tempo depois,
Artaud seria deportado de Dublin e retido no sistema psiquiatrico francés.

Anos mais tarde, em 1943, ao retomar a experiéncia desse ritual, durante sua
estadia em Rodez, num momento de recuperagao de sua consciéncia em relagdo aos delirios de
acossamento demoniaco, Artaud enfatiza a dimensao polar da cura. A regeneragao pressupunha, ao
mesmo tempo, uma desagregacao, um aniquilamento, conforme recorda nas proprias palavras que
atribui ao sacerdote que lhe explicara o ritual: ““Te recoser na entidade sem Deus que te assimila e te
produz como se te produzisses a ti mesmo, e como a ti mesmo no Vazio e contra ele, a cada instante,
te produzes'”(Artaud, 2020, p. 48).

Desse modo, compreendia a experiéncia do peyote, como uma espécie de retorno
esclarecedor do “eu as suas nascentes verdadeiras”, através do qual revela-se “no ser humano
uma outra dimensao, esta obscura, informe, na qual a consciéncia ndo entrou, mas que a envolve
como um prolongamento inesclarecido ou uma ameaga” (Artaud, 2020, p. 25-26). Libertando-se
da fantasiosa crenga nos demonios, Artaud reconhece nessa experiéncia uma espécie de tomada
de consciéncia do proprio inconsciente e de seus perigos. Logo, reconhecia a dimensao curativa do
peyote, justamente no efeito esclarecedor e na atengdo permanente que essa mirada no abismo do
“préprio eu” produzia na “prépria consciéncia”.

Nesse sentido, a experiéncia ritual, sobretudo do peyote, parece reencontrar uma das
marcas distintivas da experiéncia escrituristica da obra artaudiana. Diante do trago autobiografico e

7 Ha muitas dividas acerca do grau de veracidade dos relatos de Artaud sobre tais experiéncias, que possivelmente
recorrem aos relatos etnograficos ja publicados e a fabulagdo, No entanto, esse é um problema secundario, que ndo
impacta a discussao proposta Sobre os limites e a veracidade dos relatos de Artaud cf. KRUTAK, Lars. (Sur)real or
Unreal? Antonin Artaud in the Sierra Tarahumara of Mexico. Journal of Surrealism and the Americas, Tucson, v. 1, n° 8,
p. 28-50, 2014.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 2 O




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

autoimersivo dessa pratica escrituristica e de certa predilecdo pela escrita epistolar e pelos diarios,
Ana Kiffer formulou, contra tradicional concepgado daquilo que caracterizaria uma “escrita de si”, a
ideia de uma escrita como “perda de si”. Essa escrita aparentemente privada — que a Modernidade
revestiu do valor de verdade da sinceridade do “eu” (Gomes, 2004, p. 13-14) —, ndo se ofereceria
“como plataforma para a revelagdo de si mesmo e [poderia] configurar-se como esses processos
[...] mais “analiticos’, em que se perder de si[...] € o caminho para se reconfigurar subjetivamente [...]"
num “processo de derrocada do ‘eu’” (Kiffer, 2017, p.17).

Essa concepgao de uma escrita como “perda de si” deriva diretamente de sua reflexao
em torno da relagao entre a escrita e o “fora de si”. Pela expressao “fora de si”, a autora busca dar
conta, por um lado, da exacerbagao das intensidades afetivas e corporeas, e, por outro, enfatiza um
deslocamento, uma cisdo ou dissociagdo entre 0 “eu mesmo”. Ou sejg, a identidade de si é algo que
0 excede, como uma exterioridade, frequentemente experimentada internamente (Kiffer, 2014, p.
52). Kiffer a toma como chave interpretativa de determinadas praticas escrituristicas — e também de
leitura —, especialmente as de Artaud, nas quais a escrita implica uma afeta¢do do corpo, mutagdes
no préprio corpo (Kiffer, 2014, p. 53). No limiar dessa dissociagdo, no entanto, ela identifica um
projeto de reconstituicdo de um outro corpo, perpassado por outra sensibilidade, possibilitada pela
transposi¢do dos limites da linguagem e de sua forma de constituigdo dos corpos (Kiffer, 2014, p.54).
Desse modo, a escrita artaudiana seria como o ritual, uma experiéncia de aniquilagdo do si mesmo
pelo transbordamento dos limites da linguagem, bem como da consciéncia, pela qual poderia se
recriar a si, com uma nova sensibilidade e uma nova consciéncia.

E possivel, acreditamos, estender essa formulagdo a experiéncia e a escritura
warburguiana. Em ambos os casos, a escrita de si, que perpassa as memorias etnograficas de suas
viagens e de seus demais trabalhos, para além da documentagao privada, configura-se como perda
de si. Ndo apenas pela derrocada psicoldgica ligada a afetagdo provocada pelo trabalho ou pela
época, mas como exercicio deliberado que, por meio da escrita de si, encontra o outro, interno e/ou
externo, que turva os limites do eu, dissocia-o e o faz, eventualmente, vacilar.

Para Kiffer, essa estratégia escrituristica de Artaud visa justamente ofuscar a
estabilidade da biografia através de outra forma de escrita: uma “monstro-grafia”, que emerge como
efeito da autoimersao no proprio pensamento, na propria psiqué fragmentada, das experiéncias
culturais e artisticas do “outro”, junto ao teatro balinés e aos Tarahumaras e, posteriormente, da
catastrofe pessoal e coletiva (Kiffer, 2008, p. 237-239).

Warburg desenvolveu um conceito analogo para descrever a fragmentagdo e a
dindmica conflitiva entre as for¢as obscuras e instaveis, do individuo e da cultura, e o desejo ou
a necessidade ordenadora que perpassa 0 eu e a cultura: a dialética do monstro (Dialektik des
Monstrum). Essa dialética monstruosa, que perpassa sua obra, foi definida por Didi-Huberman

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 21




))» Cassio Guilherme Barbieri

como:
o0 eterno conflito [...] com uma temivel, soberana e inomindvel coisa. [...] Aos olhos de
Warburg, é essa a fundamental e ‘inquietante dualidade’ [unheimliche Doppelheit]
de todos os fatos culturais: a légica que eles fazem surgir também deixa transbordar
0 caos que eles combatem; a beleza que inventam também deixa despontar o horror
que recalcam; a liberdade que promovem deixa viva as coergfes pulsionais que
tentam romper (Didi-Huberman, 2013, p. 254-255).

A dialética do monstro e a monstro-grafia sao, portanto, conceitos que tensionam o
desejo de unidade, coeréncia e continuidade das praticas de escrita de si. Eles evidenciam, em seu
movimento, uma perda de si, pela introspecgdo no eu e na cultura, através da qual se descobre o
outro, o “primitivo”, o pathos, as forgas monstruosas.

Quilici reconhece, na escrita artaudiana, uma recusa a conformagao da experiéncia
a uma unidade coerente e harmdnica, dela emergiu uma “linguagem-sintoma” (Quilici, 2012, p.
78-79). Essa “palavra-sintoma” precede a planificagdo e a ordenagdo conceitual, pois resulta “do
mergulho num caos, palavra quebrada e fragmentaria, que apreende um mundo ainda informe, em
gue convivem as forgas embriondrias e a destruigdo” (Quilici, 2012, p. 82). Do mesmo modo, Didi-
Huberman afirma que a dialética do monstro consiste na descrigdo de “uma estrutura de sintoma”
(Didi-Huberman, 2013, p. 255).

O conceito de sintoma permite-nos apreender esse cruzamento entre a escrita
desse deslocamento ao outro e uma psicopatologia individual e cultural. O sintoma reporta-se
nao somente ao recorrente vocabuldrio psicopatoldgico da crise na cultura ocidental, mas a uma
dindmica estrutural subjacente, tensiva e instavel, que se precipita juntamente na crise e da qual é
preciso apropriar-se para formular uma terapéutica.

A definicdo conceitual de sintoma aqui mobilizada toma por base a prépria
formulacgdo do conceito fornecida por Didi-Huberman em sua proposta de leitura de Warburg. No
sentido marcadamente freudiano por ele empregado, o sintoma nao configura apenas um indice
de crise, ou um ponto de culminancia, mas uma estrutura latente, madvel, instavel e conflituosa que
perpassa corpos, objetos e culturas. Desse modo, propde chamar de sintoma a dindmica estrutural
que “descreve a pulsagao oscilatoria [...] de instancias que sempre atuam umas sobre as outras
na tensao e na polaridade: marcas com movimentos, laténcias com crises, processos plasticos e
ndo plasticos, esquecimentos com reminiscéncias, repeticdes com contratempos” (Didi-Huberman,
2013, p. 243).

O sintoma em sua estrutura evoca o “trabalho da memdria”, a propria dindmica do

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 2 2




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

processo psiquico (Didi-Huberman, 2013, p. 271). Em Das unbehagen in der kultur, Freud reconhecia
a estrutura cumulativa da psiqué e sua tendéncia a sobreposi¢ao, pois “na vida psiquica nada que
uma vez se formou pode acabar [...] tudo é preservado de alguma maneira e pode ser trazido a luz
novamente emcircunstanciasadequadas” (Freud, 2010, p. 20-21). Se o processo do desenvolvimento
psiquico individual se aproximaria do desenvolvimento da prdpria cultura (Freud, 2010, p. 119-120),
pode-se pressupor que a cultura também tende a esse acimulo, a essa sobreposi¢ao latente.

Desse modo, a concepgdo de sintoma, mobilizada por Didi-Huberman, permite
captar justamente os deslocamentos e transformagfes sub-repticias destes restos, destas cargas
energeéticas vinculadas pelos objetos culturais, pelas praticas rituais e pela memoria. Essa dindmica
nada mais é do que processo dialético de recalcamento e retorno do recalcado, cuja estrutura s6 pode
ser compreendida na crise, no contratempo que manifesta o retorno, aintrusao do tempo (intemporal)
tramado por Mnemosyne no tempo histdrico (cronoldgico) tecido por Clio (Didi-Huberman, 2013, p.
285-286).

Por conseguinte, acreditamos que a psicopatologia pessoal e cultural, manifesta
na escrita de Warburg e Artaud, permite compreender, pela via do sintoma, a propria estrutura
subjacente que a produz. Em outras palavras, a formulagao da estrutura mével e tensiva do sintoma,
esbogada por Didi-Huberman, possibilita acompanhar o movimento que vai da grafia da crise
psiquica (pessoal) e da crise da cultura ocidental (coletiva) a compreensdo de uma dindmica inerente
a psiqué e a cultura. Ademais, possibilita também o movimento inverso, o qual, partindo de uma
concepgado dindmica de vida, que subjaz a psiqué e a cultura, desemboca num transbordamento dos
limites, numa dissolugao da identidade, na perda de si e/ou na compulsao a assimilagdo das forgas
contatadas ao préprio corpo e a propria psiqué.

Essa via do sintoma, ao acompanhar esses movimentos, permite reconhecer, nesse
exercicio constante de deslocamento ao outro, uma possibilidade terapéutica e, nos simbolos e
rituais indigenas, continuamente revisitados, uma visibilidade tragica — ja esquecida na Europa -,
que vincula a catastrofe pessoal e cultural experienciada, a prépria dimensao tragica, conflitiva e
instavel da existéncia.

Portanto, por meio do conceito de sintoma, é possivel compreender em suas
respectivas obras e, em especial, nessa escrita “etnografica”, ndo somente os indicios da loucura e da
catastrofe cultural da guerra, mas uma reflexao em torno da estrutura geradora da crise, da dindmica
ignorada ou invisibilizada que produz o colapso. O préprio Didi-Huberman assinalou, no ritual da
serpente, a tematizac¢ao do conflito de forgas latente na cultura e na dindmica dos simbolos, que “sé
funcionam ao gerar a crise de uma tentativa desesperada de instaurar a ordem frente ao caos” (Didi-
Huberman, 2013, p. 312). Em outros termos, sua conformagdo como a dindmica do sintoma. Desse
modo, se os rituais e a simbologia experienciada no contato com as culturas indigenas oferecem, por

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 2 3




))» Cassio Guilherme Barbieri

um lado, uma visibilidade da dindmica tragica e permanente do sintoma, por outro, eles tematizam o
gesto que estabelece o controle sobre essa dinamica de forgas e impede que o caos latente triunfe.

O ritual, o simbolo e a visibilidade terapéutica do tragico: consideragoes
finais

Essa énfase na polaridade, na dindmica, na fungao desarticuladora e regenerativa e
em certa visibilidade do conflito e do risco, identificada nos rituais e simbolos indigenas, parece ser
recorrente na escrita de Warburg e de Artaud. A hipdtese que aventamos nesse exercicio geral, que
desdobra o projeto mais amplo de nossa investigacao, é de que haveria, na trajetdria de Warburg
e Artaud um vinculo sintomatico entre a experiéncia do colapso psiquico e a percep¢ao de uma
crise da cultura, que atravessa 0 exercicio de pesquisa e escrita de suas respectivas obras e que
encontra nelas uma forma de elaboragdo profilatica e/ou terapéutica do colapso pessoal e coletivo.
Esse vinculo passa, aparentemente, por uma concepgao de vida como substrato latente, dindmico e
conflitivo de forgas, que se constitui como um risco, 3 medida em que, ao contata-las, expomo-nos
a um transbordamento do proprio, da identidade, uma denegagado de qualquer esséncia estavel do
eu e da propria cultura, mas, ao negligencia-las tornamo-nos igualmente frageis aos seus assaltos.
Desse modo, parece-nos que, em ambos 0s casos, essa elaborag¢ao terapéutica da loucura e da
crise espiritual de uma época encontrou um lugar privilegiado em suas “etnografias” rememorativas,
nessas reflexdes continuas sobre suas respectivas experiéncias de viagem.

Esse deslocamento etnografico, essa viagem ao “outro” possibilitou, tanto a Warburg
quanto a Artaud, um deslocamento epistemoldgico e ontoldgico, a partir do qual prépria loucura
poderia ser compreendida em fungdo de uma determinada episteme, de uma configuragdo da
cultura, de modo que a percepgdo de uma crise da cultura ocidental parece deslocar-se em dire¢ao
a uma concepc¢ao tragica do proprio fendmeno da cultura, a uma compreensdo estruturalmente
esquizofrénica, dindmica, polar e oscilatdria entre 0 apolineo e o dionisiaco de toda a cultura.
A debilidade, nesse sentido, passa a ser lida como efeito da negligéncia, do esquecimento desta
instabilidade fundamental e, consequentemente, do esforgo necessario para a manutengao de sua
estabilidade, de sua sanidade.

Desse modo, a busca pelo “outro”, pelo “primitivo” e, sobretudo, o interesse especial
por determinados rituais e determinados simbolos dessas culturas autéctones, parece indicar uma
interpretagdo dessas manifestagfes com chaves terapéuticas - profildticas - para a crise da cultura
e para o colapso psiquico. Dessa forma, conforme parecem indicar os excertos “etnograficos”
memorialisticos mobilizados na sessao anterior, a simbologia ritual indigena, aparentemente,

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 24




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

permitiu-lhes compreender a dindmica tensiva entre a hostilidade das for¢as naturais e psiquicas
e 0 necessario exercicio de ordenamento e significagdo operado pelo homem, sempre parcial,
momentaneo e instavel, que constitui sua cultura e sua prépria humanidade. Portanto, paraambos, a
dimensao terapéutica, segundo nossa hipétese, residiria justamente na possibilidade de contemplar
pelo ritual, pelo simbolo, ou mesmo pelo exercicio escrituristico, o risco, o caos, a hostilidade e
a violéncia: o pdthos e a crueldade incontornaveis. Essa visibilidade seria fundamental a prépria
consciéncia e efetividade do gesto de ordenagao, que € 0 gesto da cultura, e a sua saude e vitalidade.

Referéncias

ARTAUD, Antonin. Artaud le Momo/ Aqui yace. Madrid: Editorial Fundamentos, 1979.

ARTAUD, Antonin. México y Viaje al pais de los Tarahumaras. Tradugdo de Ramdn Font. Ciudad de Mexico: Fondo de cultura
econdmica, 1984.

ARTAUD, Antonin. O teatro e seu duplo. Tradugdo de Teixeira Coelho. S&o Paulo: Martins Fontes, 1999.

ARTAUD, Antonin. Os Tarahumaras. Tradugao de Olivier Dravet Xavier. Belo Horizonte: Editora Moinhos. 2020.

BARBER, Stephen (Org.). Artaud 1937 Apocalypse: letters from Ireland by Antonin Artaud. Tradugdo de Stephen Brber. Zurich/Berlin:
Diaphanes, 2019.

BARBER, Stephen. Afterword. In: BARBER, Stephen (Org.). Artaud 1937 Apocalypse: letters from Ireland by Antonin Artaud. Zurich/
Berlin: Diaphanes, 2019, p.69-72.

BINSWANGER, Ludwig. Historia clinica de Aby Warburg. In. BINSWANGER, Ludwig; WARBURG, Aby. La curacién infinita: Historia
clinica de Aby Warburg. Tradugdo de Maria Tereza D'Meza. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora, 2007,p.53-168.

BENJAMIN Walter. Magia e técnica, arte e politica. Tradugao de Sergio Paulo Ruanet. Sdo Paulo: Brasiliense, 1994.

CAVALLETTI, Andrea. Nome e imagem: Aby Warburg e Ludwig Traube. Tradugdo Vinicius Nicastro Honesko, 13 pgs. (no prelo).
DAMAS, Naiara. Enredar a loucura: a “dialética dos monstros” na histéria da arte de Aby Waburg. Histéria da histoeriografia, Ouro
Preto, v.13, n°14, p.41-75, set.-dez. 2020. Disponivel em https:/www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/1683/909.
Acesso: 10 set. 2023.

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferenga. Tradugdo de Maria Beatriz Marques Nizza da Silva. S3o Paulo: Editora Perspectiva,
1995.

DIDI-HUBERMAN, Georges. A imagem sobrevivente: Histdria da arte e tempo dos fantasmas segundo Aby Warburg. Tradugao de
Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2013.

DUMOULIE, Camille. Antonin Artaud e o Teatro da Crueldade. Lettres Frangaises, S0 Paulo, v.1, n°11, p.63-74, 2010. Disponivel em
https:/periodicos.fclar.unesp.br/lettres/article/view/4134/3750 . Acesso: 10 set. 2023.

FREUD. Sigmund. O mal estar na civilizagdo. In: O mal-estar na civilizagao, novas conferéncias introdutdérias a psicandlise e outros
textos (1930-1936). Tradugdo de Paulo César Souza. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2010, p.13-122.

GOMES, Angela de Castro. Escrita de si, escrita da Histéria: a titulo de prélogo. In: GOMES, Angela de Castro (Org.). Escrita de si,
escrita da Histéria. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004, p.7-24.

KIFFER, Ana (Org.). A perda de si: cartas de Antonin Artaud. Rio de Janeiro: Rocco, 2017.

KIFFER, Ana. Apresentacdo. In: KIFFER, Ana (Org.). A perda de si: cartas de Antonin Artaud. Rio de Janeiro: Rocco, 2017.

KIFFER, Ana. Artaud, momo ou monstro? Lugar Comum, Rio de Janeiro, n°® 25-26, p. 237-243, mai.-dez. 2008.

KIFFER, Ana. A escrita e o fora de si. In. KIFFER, Ana; GARRAMUNO, Florencia (Org.) Expansdes contemporaneas: literatura e outras
formas. Belo Horizonte: Editora UFMG, p. 47-68, 2014.

KRUTAK, Lars. (Sur)real or Unreal? Antonin Artaud in the Sierra Tarahumara of Mexico. Journal of Surrealism and the Americas,
Tucson, v. 1, n° 8, p. 28-50, 2014.

LUDENA ROMANDINI, Fabian. A ascensao de Atlas: glosas sobre Aby Warburg. Tradugao de Felipe Vicari de Carli. Florianépolis:
Cultura e Barbarie, 2017.

MICHAUD, Philippe-Alain. Aby warburg e a imagem em movimento. Tradugdo de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2013.
NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia: ou helenismo e pessimismo. Tradugdo de Jaime Ginsburg. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 2007.

NIN, Anais. Apéndice: um perfil de Artaud. In: WILLER, Claudio (org.). Escritos de Antonin Artaud. Tradugao de Claudio Willer. Porto

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 2 5




))» Cassio Guilherme Barbieri

Alegre: LP&M Editores, 1983, p.163-167.

QUILICI, Cassiano Sydow. Antonin Artaud: teatro e ritual. S0 Paulo: Annablume, 2012.

WARBURG, Aby. Burckhardt e Nietzsche. Aut aut, Mildo, n°199-200, 1984, p.46-49.

WARBURG, Aby. Histérias de fantasma para gente grande: escritos, esbogos e conferéncias. Tradugdo de Leopoldo Waizbort. S&o
Paulo: Companhia das Letras, 2015.

Informagbdes Adicionais

Biografia profissional:

Doutorando no Programa de Pés-Graduagao em Histéria da Universidade Federal do Parang, pela linha de pesquisa Arte, Meméria
e Narrativa (2022), com pesquisa na articulagdo entre colapso psiquico, escrita etnografica e crise da cultura na Modernidade
nas obras de Aby Warburg e Antonin Artaud. Mestre em Ciéncias Humanas pelo Programa de P6s-Graduagao Interdisciplinar
em Ciéncias Humanas da Universidade Federal da Fronteira Sul (2021) e graduado em Histéria pela mesma instituigdo. Atua
principalmente nas seguintes areas: Teoria da historia, Histdria da historiografia, Histdria intelectual e na relagao entre historiografia,
literatura e psicanalise. E professor efetivo na rede estadual de Santa Catarina.

Endereco para correspondéncia:
Rua Borges de Medeiros, 1341-E, Chapecd, SC, CEP: 89801-161, Brasil.

Financiamento:

Programa de Bolsas Universitarias de Santa Catarina (UNIEDU), mantido pelo Fundo de Apoio @ Manutencao e ao Desenvolvimento
da Educagdo Superior (FUMDES). Bolsista de pés-graduagdo contemplado na Chamada Publica n® 261/SED/2022.

Conflito de interesse:

Nenhum conflito de interesse foi declarado.

Aprovagao no comité de ética:

Na&o se aplica.

Contexto de pesquisa

O artigo deriva do texto Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao, apresentado
como trabalho de final da disciplina Semindrio de Tese em Arte Memdria e Narrativa, ministrada pelo professor Dr. Claudio de Sa
Machado Junior, no Programa de Pés-Graduagao em Histdria da Universidade Federal do Parang, no ano de 2022.

Preprint

O artigo ndo é um preprint.

Disponibilidade de dados de pesquisa e outros materiais

Nao se aplica.

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-9928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158 2 6




))» Loucura, etnografia e crise da cultura em Warburg e Artaud: um ensaio de aproximagao

Editores responsaveis

Rebeca Gontijo — Editora-chefe
Pablo Aravena Nuiez — Editor Executivo

Direitos autorais
Copyright © 2025 Cassio Guilherme Barbieri

Historico de avaliagdo

Data de submiss&o: 10/09/2023
Data de aprovagdo: 10/12/2025

Licenga

Este é um artigo distribuido em Acesso Aberto sob os termos da Creative Commons Atribui¢do 4.0 Internacional.

MO

Hist. Historiogr., Ouro Preto, v. 18, 2158, p. 1-27, 2025. ISSN 1983-8928. DOI: https:/doi.org/10.15848/hh.v18.2158

27



